H20 Magazine

DivinitA©s et mythes de MA©sopotamie

Eau & mythologie Il - AprA’s deux aventures A la dA©couverte des divinitA©s grA©co-romaines et
A©gyptiennes de I'eau, voici une autre invitation A remonter, plus loin,

le fil du temps au coeur de la MA©sopotamie, oAt sont nAGes et se sont

succA©dA©es les premiAres grandes civilisations : Sumer, Akkad, Babylone

et Assur et la plus ancienne A@popA©e connue : celle de Gilgamesh qui met

en scAne le plus ancien mythe du dA®luge. Un voyage sur les rives de

deux fleuves, le Tigre et I'Euphrate, initiA© par Nicole MARI. H20 septembre 2009.

AprA’s deux aventures A la dA©couverte des divinitA©s grA©co-romaines et
A©gyptiennes de I'eau, voici une autre invitation A remonter, plus loin,

le fil du temps au cceur de la MA©sopotamie, 0A! sont nAGes et se sont
succA©dA©es les premiA'res grandes civilisations : Sumer, Akkad, Babylone
et Assur et la plus ancienne A©popA©e connue : celle de Gilgamesh qui met
en scA'ne le plus ancien mythe du dA©luge.A

un voyage sur les rives du Tigre et de I'Euphrate
initiA© par Nicole MARI

h2o - septembre 2009

A€ moi, le Roi,
le dieu de I'Orage
et le dieu Soleil

ont confiA© le pays et ma maison.

(Proclamation des rois Hittites)

La MA©sopotamie, dont le nom signifie en grec "le pays entre deux fleuves", est un monde sorti des eaux entre le Tigre et
I'Euphrate, deux fleuves qui prennent leur source aux frontiAres actuelles de la Syrie et de la Turquie, traversent I'lrak

pour se jeter dans le Golfe Persique. C'est exactement entre ces deux fleuves, qui dAGlimitent un territoire d'une
exceptionnelle fA©conditA©, dans les vallA©es fertiles, que naissent et se succA dent dans des citA©s-A%otats rivales - Kish,
Lagash, Ur, Uruk, puis Akkad et plus tard Babylone - quatre grandes civilisations :A sumA®rienne, akkadienne, assyrienne
et babylonienne.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Ces civilisations successives sont marquA©es par une surprenante continuitA© religieuse. RA©solument polythAQistes, les
CitA©s-A%otats s'accordent autour d'un panthA©on commun, qui affiche une multitude de dieux, complA©tA© pour chacune par
panthA©on local. L'immense panthA©on babylonien compte ainsi plus de 2 000 divinitA©s, dont beaucoup sont issues de
Sumer. La force des mythes est telle qu'A travers les siA cles, les mA2mes divinitA©s rA©@apparaissent sous des noms
diffAGrents. Elles personnifient toujours une puissance naturelle A I'AGtat brut.

Dans ce monde ancien fortement dA©pendant des phA©nomA nes physiques, les croyances sont basA©es sur les ACIA©ment:
naturels : le Ciel, la Terre, 'Eau et le Feu qui dA©terminent la vie. Les divinitA©s primitives du Vent et de la Pluie, des Eaux

et du feu sont associA©es A des phA©nomA nes cosmiques spectaculaires dont chaque Adtre humain fait 'expAC©rience
angoissA®e. Le sentiment religieux est dominA®© par la crainte qu'inspirent ces puissances naturelles que I'nhomme ne peut
maA®triser et qu'il divinise pour les amadouer. Les peuples servent des dieux terribles dont ils ont peur et qui exigent

d'eux une servitude de tous les instants. Le rA’le des prAdtres est d'apaiser les colA res divines.

L'eau primordiale

Dans la mythologie mA©sopotamienne, comme l'atteste "le poA 'me de la naissance des dieux beaux et gracieux", retrouvA©

A Ugarit en PhA®nicie, I'eau est A l'origine de la crA©ation du monde et de la vie. Les deux grands mythes fondateurs sont
iA©s A I'eau : la crA©ation du monde A partir des eaux primordiales et le dA©luge qui gA©nA're la destruction et la renaissanc
de I'humanitA®.

Les MA©sopotamiens imaginent les origines du monde de la maniA're dont ils considArent l'univers. Ki, la Terre est un
disque flottant sur Apsou, I'Eau douce, qu'entoure un grand ocA©an bordA© de montagnes. L'ensemble est enfermA© dans
une sphA're dont la partie supA®@rieure constitue An, le Ciel, et la partie infA@rieure, le monde des Enfers. Cette sphA're
baigne dans la mer primordiale.

Les versions varient selon les civilisations.

Chez les Akkadiens, par exemple, une cosmogonie fait apparaA®tre un enchaA®nement de causes : Anou crA©e le Ciel ; le
Ciel engendre la Terre ; la Terre engendre A son tour les riviA'res ; les riviA'res crA©ent les canaux ; les canaux
engendrent les bourbiers. Les bourbiers donnent naissance au ver qui, logA© dans la dent, est source de souffrance...

Mais la version la plus cAGIA bre est d'origine sumA®rienne et racontA©e dans I'EnA»ma Elis. Elle met en scA™ne le dieu
babylonien Mardouk qui vainc les A©IA©ments et donne au monde sa forme actuelle.

L'EnA»ma Elis ou I'A%opopA©e de la CrA©ation

Lorsque LA -haut le ciel n'AGtait pas encore nommA®,

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Et qu'lci-bas la terre-ferme n'A®tait pas encore appelA©e d'un nom,
Seul ApsA»-le-premier, leur progA©niteur
Et MA're-Tiamat, leur gA®©nitrice A tous,

MA®Ilangeaient ensemble leurs eaux.

L'EnA»ma Elis (qui signifie en assyrien : Lorsqu'en haut, premiers mots du poA'me) est I'A%opopA©e de la CrA®ation, version
Sumer. Ce poA'me de 1 100 vers, rA©digA© sous le rA"gne de Nabuchodonosor ler (1124-1103 av. J.-C.), relate le rACcit le
plus cAGIA bre du mystA're des origines.

Au commencement ACtait Apsou, I'Eau douce, AOIA©ment masculin primordial, AGtendue infinie des eaux douces souterraines
et son A©pouse Tiamat (terme akkadien dA©signant la mer), I'Eau salA©e, A©IA©ment fA©minin et maternel, composA©e de
limmensitA© des eaux salA©es. Ces deux entitA©s suprA?mes indA©finies forment un AGIA©ment unique et indiffAG©renciA®©. |
n'existe en dehors d'elles avant que leurs eaux ne se mAdent. L'union de ces deux AGIA©ments liquides engendre de
nouveaux AGIA©ments primordiaux d'oAl naissent les autres Dieux et d'0At surgit la Terre qui va permettre le dA©veloppement
de la vie humaine.

L'union d'Apsou et de Tiamat donne donc naissance au Tumulte des flots, Moummou, puis aux premiA res crA©atures
divines, deux serpents monstrueux, Lahmou et Lahamou. Ces deux serpents enfantent Anshar, "Ciel Total", le principe

mAcle associA© au monde cA®©leste, et Kishar, "Terre Totale", le principe femelle assimilA© au monde terrestre. De ces deux
mondes naissent Anou, dieu du Ciel et deux autres sortes de divinitA©s : les Igigi, petits dieux qui peuplent le Ciel, et les
Announaki, gA©nies des enfers. Cette plAGiade de nouveaux dieux se rAOvA le turbulente et bruyante. Elle trouble le repos
de Tiamat, qui, appuyA©e par Apsou et Moummou, dA©cide de les anA©antir.

Le fils d'’Anou, Ea, dieu des Eaux douces souterraines, informA© des projets de la dA©esse, jette un sort paralysant sur
Moummou et enchaA®ne Apsou avant de le tuer. Dans les abysses aquatiques de I'Apsou, Ea installe son royaume
souterrain et le peuple de ses crA©atures, tels les sept apkallu mi-hommes, mi-poissons, les lahmu et les enku. Il
engendre avec Damkina un fils : Mardouk, futur dieu de Babylone.

Tiamat, 'A©tendue d'eaux salA©es, s'unissant A Apsou, 'AGtendue infinie d'eaux douces souterraines.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

L'ceuvre de Mardouk - Tiamat, que la mort d'Apsou rend folle de douleur et de rage, enfante des serpents Aonormes et
effroyables, des dragons hideux, des chiens furieux, des hommes-scorpions : toute une armAC®e terrible qu'elle place sous
le commandement de son fils, Qingou.

Pour affronter la vengeance de la dA©esse, Ea demande I'aide d'Anshar, le dieu du Monde cA®leste, qui dAGIA gue Anou, le
dieu du Ciel. Mais celui-ci, effrayA©, se dA©robe. Les dieux font appel A Mardouk, qui accepte A condition d'obtenir I'autoritA©
suprA2me. lIs lui remettent donc le sceptre, le trA'ne et l'insigne de la royautA®© ainsi qu'une arme lui permettant de

repousser ses ennemis.

Mardouk peut ainsi provoquer Tiamat en combat singulier et la tuer. Il fend en deux son cadavre. De la premiA’re moitiA©
de Tiamat, il construit la voA»te du ciel. De l'autre moitiA©, placA©e sur les eaux, il fabrique le support de la Terre, une terre
flottante qui abrite le sSA©jour des hommes. Le monde repose donc sur une vaste AGtendue d'eau. C'est au centre de cette
A®le instable que les MA©sopotamiens situent la citA© de Babylone.

Avec la poitrine de Tiamat, Mardouk crACe les montagnes. De ses yeux sourdent le Tigre et 'Euphrate, les deux 5
principaux fleuves mA©sopotamiens sont ainsi divinisAG©s. De son A©cume jaillissent la neige et la pluie. Son ceuvre achevA©e
Mardouk tranche la gorge A Qingou et, avec son sang, donne naissance A I'humanitA®©.

Dans I'EnA»ma Elis, le Fleuve divin est A l'origine de tout. L'eau, qu'elle soit douce ou salA®©e, joue un rA’le central. Le
Tigre, qui naA®t dans les montagnes d'Assyrie, et I'Euphrate dans celles d'’ArmA®©nie ont permis grA¢ce A leurs eaux
abondantes, 'A©mergence d'un croissant fertile sur leurs rives, si bien qu'ils apparaissent aux yeux des peuples
mA®©sopotamiens comme les crA©ateurs de toute chose.

>

Les dieux offrent A Mardouk le sceptre, le trA'ne et l'insigne de la royautA®©.

Mardouk coupant Tiamat en deux, d'une moitiA© sera le ciel, de l'autre, la terre.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

PoA'me de la naissance des dieux beaux et gracieux

Ce QoA"me phA®nicien conte I'union du Soleil et de I'Eau, quand le Soleil fA©conde la Mer. De la rencontre de ces deux
ACIA©ments primordiaux jaillit la vie, dA©bordante d'A©nergie.

A€ 'A©poque de 'annA©e 0A! la vA©gA©tation dA©pACrit, oAl le sol est stACrile, le dieu solaire, El, s'avance vers la mer d'0A:
proviennent de langoureux appels qui l'attirent irrA@sistiblement. Partant A la rencontre de sa parA dre AshA®rat, la dame de
la Mer, il aperAgoit sur son rivage deux jeunes femmes qui font "monter I'eau”. Ces crA®©atures, incarnant A la fois la dA©esse
AshACrat et ses filles, I'appellent tantA’t "A©poux”, tantA’t "papa”, et l'implorent de les fA©conder. Le dieu A la force fA©condal
cA'de A leurs priA‘res, entre dans I'eau, AGtend ses bras et 'AGtreint gA©nAGreusement.

Mais son fils MA't, dieu de la sA©cheresse, qui personnifie la dualitA© de I'action du soleil, empAache I'union en bloguant,
avec le sceptre de stA®rilitA©, la puissance virile d'El. Une lutte s'engage entre le pA're et le fils, qui s'incline sous I'action
conjuguA®©e de plus puissant des dieux et des jeunes filles des flots.

Sa puissance fA©condatrice restituA©e, le Soleil se penche sur les eaux et effleure de sa bouche les 1A vres des jeunes
femmes. En un baiser est conA8§u un premier enfant, Shahar, I'Aurore, dont le nom A©voque le lever du Soleil. C'est le
premier dieu "beau et gracieux”. Un deuxiA 'me dieu est crA©A® : Shalem, le Soir, dont le nom dA©signe l'astre solaire au
crA©puscule. Naissent en tout, I'un aprA’s l'autre, "sept dieux beaux et gracieux” de I'union du Soleil et de la Mer. Le
dernier fonde au milieu du dA®©sert la citA© d'Asdod, devenant ainsi le gA©niteur du peuple phA©nicien.

>

Le dieu El et sa parA“dre AshACrat, la dame de la mer.

El, le soleil, fA©condant AshA®rat, la mer.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Le mythe fondateur du dA©Iluge

A

Puis le Seigneur leva DA©Iuge, sa Grand-Arme,

Et monta le terrifique Char, TempA@te irrA©pressible.

(L'Enuma Elis, tablette IV.)

Mais si I'eau, AGIA©ment primordial, est A I'origine du monde, elle est aussi l'instrument de la colAre divine, 'outil qui
provoque la fin. De tous les mythes de MA©sopotamie, le plus connu et le plus rA©current est celui du dAC©luge, de
l'anA©antissement de I'humanitA© engloutie sous les eaux. Nul ne sait exactement d'0Al il est nA©. Certains archA©ologues
lidentifient aux pluies abondantes qui ont marquA© pendant des siA cles la pA©riode dite mA©solithique, aprA’s la fin de la
premiA’re glaciation. Il aurait peut-Adtre aussi pour origine les crues massives du Tigre et de I'Euphrate qui, dans un

temps trA’s court, ont pu recouvrir de grandes A©tendues de terres. Une autre hypothA“se, trA’s contestA®©e, fait du dA©luge
le rA©cit mythique de I'envahissement de la mer Noire, jusqu'alors simple lac glaciaire, par les eaux de la MA©diterranA©e
franchissant le dA®©troit du Bosphore, environ 7 500 ans avant notre A're.

Mais qu'il soit inspirA© par une catastrophe naturelle ou par la fascination d'une civilisation agricole pour les crues A la fois
bienfaisantes et destructrices, ce mythe souligne la finitude de 'homme et la puissance parfois nA©gative des dieux
vengeurs. Une violente colA're divine et le monde est submergA®© par les eaux, la race humaine est anA©antie. Face A cette
implacable tentative d'extermination, I'homme montre cependant I'A©tendue de ses ressources. Il suffit d'un seul survivant
pour que la vie reprenne. Le dA©luge mA©sopotamien est I'A©preuve qui permet la renaissance de I'humanitA®©.

D'origine sumAG®rienne, ce mythe universel existe sous plusieurs versions dans la mythologie mA®©sopotamienne. L'histoire
dA®©bute toujours par la colA're des dieux face A lindiscipline des hommes.

Le mythe d'AtrahasA®s, le Supersage

Que les eaux de la pluie soient retenues en haut ;
En bas, que les eaux ne surgissent plus de leurs sources.
Que le vent souffle et assAche le sol ;

Que les nuages s'A©paississent et retiennent la pluie.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

(Enlil a recours A la sA©cheresse.)

Le plus ancien rA©cit est d'origine babylonienne et date du XVIIA"'me siA cle avant J.-C. Il met en scA ne le hA©ros
AtrahasA®s, "le Supersage”. Des annA®©es aprA’s avoir crAOA© I'humanitA©, les dieux s'inquiA“tent de la surpopulation de la
Terre et de I'A©volution des hommes, devenus particuliA rement bruyants et hargneux. Leur vacarme sur Terre empA2che
Enlil, Seigneur du Vent, de dormir.

Pour les obliger A se taire, Enlil dA©chaA®ne des flAGaux divers qui mA neront finalement au dA©luge.

Il lance d'abord I'A%opidA©mie. Mais sur terre, AtrahasA®s le Supersage demande conseil A Enki/Ea, dieu de I'Intelligence et
des Eaux souterraines, qui lui donne la solution pour endiguer le flA©au. Les hommes continuent de se multiplier
bruyamment.

Enlil lance alors un second flA®au : la SA©cheresse. Il ordonne A Adad, le dieu de I'Orage, de stopper la pluie. Les
supplications d'AtrahasA®s, qui s'adresse A ui sur les conseils d'Enki/Ea, font d'abord flA©chir Adad. Mais le vacarme
humain ne cessant pas, une terrible sA©cheresse tombe sur la terre qu'AtrahasA®s, suivant toujours les conseils d'Enki/Ea,
parvient A surmonter.

Le Seigneur du Vent, furieux, intensifie la SA©cheresse et demande l'aide de tous les dieux. Enki refuse et trouve encore
le moyen de diminuer l'ariditA©. Mais il ne peut empAzacher Enlil de recourir, avec I'assentiment des autres dieux, A un
cataclysme radical : le DA©®luge. Pour sauver la race humaine, il envoie un songe prA©monitoire A AtrahasA®s et lui
commande de construire un bateau.

AprA’s le dA©luge, une nouvelle humanitA© se reconstruit peu A peu, mais les dieux, rendus prudents par leur prA©cA©dente
expACrience, dA©cident de conserver le pouvoir sur terre. Avec la dA©esse Ishtar, maA®tresse de la SouverainetA©®, Enlil part
en quAdte de 'homme le plus mAGritant, apte A rA©gner sur le royaume terrestre. lls fondent sur les rives de I'Euphrate la CitAc
de Kish et remettent les attributs de la royautA© A Etana, considA©rA© comme le plus sage d'entre les hommes.

On retrouve ce mA2me rA@cit, avec quelques variantes, dans un texte babylonien considA©rA© comme le plus ancien texte
littA©raire connu (fin du IIA"'me millA©naire), I'A%.popA©e de Gilgamesh oAt le hA©ros se nomme Utanapishtim et dans un tex
sumA®rien datant du ll1A"me millA©naire, oAt le survivant du dA©luge est Ziusudra, roi de Suruppak, dont le nom signifie : "vie
des longs jours" ou "vie des jours lointains".

A

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Enlil, pA're de dieux et dieu sumA®@rien des airs et du vent.

A

L'A%opopA©e de Gilgamesh

Au premier point du jour, le lendemain,

Monta de I'horizon une nuA©e

Dans laquelle tonnait Adad,

PrA©cA©dA®© de Sullat et de Hanis,

HA®rauts divins qui sillonnaient monts et plaines.

Nergal arracha les AGtais des vannes cAClestes,

Et Ninurta se prACcipita pour faire dA©border les barrages d'en-haut...

Les foules n'AGtaient plus discernables dans cette trombe-d'eau...

Six jours et sept nuits durant,

Bourrasques, pluies battantes, ouragans et DA©luge ne cessA'rent de ravager la terre.

Les dieux AGtaient A©pouvantA©s par ce DAGIuge...

L'A%.popA©e de Gilgamesh est la version la plus cAGIA bre du DAGIuge. Elle retrace les aventures du jeune roi d'Uruk, "le grar
homme qui ne voulait pas mourir", parti en quAte du secret de l'immortalitA©. L'ACIA©ment liquide, par le secours qu'il lui
apporte ou le danger qu'il reprA©sente, est au cceur de sa quA3te et de sa rA©demption.

AccabIA@ de douleur et de dA©sespoir d'avoir perdu son compagnon Enkidu, terrorisA© par la mort, Gilgamesh entreprend un
long et pACrilleux voyage pour trouver Utanapishtim et son A©pouse, les deux survivants du dA©luge, qui ont reA8u, des
Dieux, le secret de la vie A©ternelle.

Pour parcourir les distances, surmonter les A©preuves, AGviter de mA©contenter les dieux, le hA©ros respecte, A chaque AGt:
un rituel prA©cis de purification avec I'eau d'une riviA're ou d'un puits qu'il creuse. Parce qu'il prA©sente de I'eau pure et de

la nourriture comme offrande au dieu-Soleil Shamash, il rA@ussit A gravir les vertigineux Monts-Jumeaux et A traverser le
Jardin des Gemmes qu'aucun humain n'a jamais atteint. Il obtient ainsi 'aide d'Urshanabi, le batelier de Shamash, son

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

seul espoir de franchir, sain et sauf, I'Eau-mortelle, cette mer dA©mesurA©e au-delA de laquelle habite Utanapishtim et
gu'aucun humain n'a jamais franchi.

L'eau est mortelle pour quiconque la touche. Pour faire avancer la barque, Gilgamesh coupe dans la forA2t 120 perches
de 30 mAtres, qu'il enfonce une A une dans I'eau. Lorsque I'eau menace de mouiller ses doigts, il IA¢che la perche et en
empoigne une autre qu'il plante dans la vase. Il propulse ainsi 'embarcation en plantant obstinA©ment, une aprA’s l'autre,
les 120 perches sans jamais toucher I'eau de ses mains. La 120A 'me reste fichA©e dans I'eau. AprA’s trois jours de
traversA©e, le bateau et ses deux passagers atteignent l'autre rive sous le regard A©tonnA© d'Utanapishtim.

>

Gilgamesh, roi d'Uruk, et le batelier Utanapishtim, "celui qui a trouvA®© la vie".

b

Un fabuleux dA®©luge - Le vieil homme lui raconte ce fabuleux dA©luge qui fit de lui un immortel. Tout commence A
Shurupak, sur les bords de I'Euphrate 0A! les principaux Dieux sumA®@riens, Anou, Enlil, Adad, etc. prennent la dA©cision de
noyer la Terre sous un dA®©luge d'eau pour anA©antir la race humaine qu'ils accusent de tous les maux. Saisi de pitiA©, Enki,
le dieu de I'Apsou, I'Eau douce, tente de sauver les hommes en rA@vA®©Iant le chA¢timent divin au batelier Utanapishtim.
Pour assurer sa survie, celui-ci entreprend immA®©diatement la construction d'un navire sur lequel il fait monter sa famille,

son bAGtail et tous les animaux qu'il peut rassembler.

A€ peine a-t-il achevA© qu'Adad, le dieu de I'Orage, dA©clenche le dAG©luge. PrA©cA©dA® par Shullat et Hanish, les hAGrauts
fait A©clater comme jamais le tonnerre tandis que Nergal, dieu des Enfers, de la destruction, de la guerre et des

catastrophes naturelles, ouvre les vannes du Ciel, que Ninurta, dieu guerrier, fait dA©border les barrages et que les dieux
infernaux incendient le pays.

Pendant six jours et six nuits, sans interruption, des pluies torrentielles engloutissent plaines et vallA©es. Les terres sont
rapidement submergA®©es. La fureur des eaux est telle qu'elle finit mA2me par effrayer les dieux, responsables de la
catastrophe, qui se rA©fugient dans le ciel d'Anou. Au septiA me jour, la tempAdte s'apaise et la mer se calme. Tout est
recouvert de boue. Tous les hommes ont pA@ri, sauf le batelier et son A©pouse qui pleurent devant I'A©pouvantable

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

spectacle.

De son bateau qui a dA©rivA© sur les flots dA©chaA®nA©s et A©chouA© au sommet du mont Nizir, le Mont du Salut, Utanapis
dont le nom signifie "celui qui a trouvA®© la vie", attend patiemment la dA©crue avant de regagner la terre. Il IA¢che une
colombe, puis une hirondelle, qui reviennent, n‘ayant trouvA© aucun endroit 0A! se poser. Un corbeau, IA¢chA®© plus tard, ne
revient pas, signe de la dA©crue des eaux. Alors Utanapishtim foule le sol boueux et dA©pose une offrande sur le sommet

de la montagne.

Enlil, le dieu de I'AtmosphA're, dA©couvrant le couple de rescapA®©s, entre dans une rage folle. Il le convoque devant le
Grand Conseil 0A! les Dieux, terrorisA©s par la violence des pluies, prennent sa dA©fense et lui accordent I'immortalitA®.
Choisi pour perpA©tuer I'espA“ce humaine aprA’s le dA©luge, le couple est conduit A I'embouchure des fleuves, oAt il
demeure depuis.

L'A%opopACe de Gilgamesh illustre le conflit entre les forces de la nature, la volontA© des dieux et celle des hommes. L'eau est
au coeur de chaque A©preuve, elle a une portA©e mAGtaphysique. Le dA©luge babylonien, qui prA©figure celui de la Bible, est
linstrument du chA¢timent terrible infligA© par les Dieux A I'humanitA©, mais aussi le rA©vA®©Ilateur d'un A2tre nouveau, que
I'A©preuve a rendu sage et capable d'assumer son destin.

Pendant six jours et six nuits, sans interruption, des pluies torrentielles engloutissent plaines et vallA®es. Tous les
hommes pACrirent, sauf le batelier et son A©pouse qui se lamentA'rent devant I'A©pouvantable spectacle.

Gilgamesh et Enkidu.

L'eau indomptable

>

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

MA2me si on ne sait pas comment, ce n'est pas par simple hasard que le mythe du dA©luge est nA© en MA©sopotamie, une
rA©gion oAt I'A©IA©ment liquide occupe une place centrale et est la source de toute richesse. Dans la plupart des citA©s, I'eau
est un bien rare et prA©cieux. Indispensable A la vie quotidienne des habitants et A la culture de la terre, elle a un

caractA're sacrA© pour les vivants comme pour les morts. Elle joue mA2me un rA’le essentiel dans les rituels funA®raires.

Mais ses bienfaits ne font pas oublier aux peuples qu'ils sont, en mA2me temps, soumis aux caprices de deux grands
fleuves et d'une nature toute puissante. Les hommes redoutent, tout A la fois, la sA©cheresse et la violence des pluies et
surtout les tempAdtes qui provoquent, au printemps, des crues soudaines, violentes et excessives. Leurs eaux gonflAGes
par la fonte des neiges, le Tigre et 'Euphrate dA©bordent brusquement de leur lit, noient les vallA©es, dAG©truisent les
moissons et causent d'innombrables dA©gA¢ts. En anA©antissant les rA©coltes, 'Eau apparaA®t comme l'instrument de la
justice divine.

Pour tempAGCrer les excA's des dieux colA©reux et modA©rer les effets dA©vastateurs des crues, les hommes s'efforcent de
maA®triser le cours des fleuves en construisant des digues et des canaux. lls creusent des puits pour s'approvisionner

dans les nappes phrA©atiques, amA©nagent des rA@seaux complexes de rigoles et de rA@servoirs pour rA©cupACrer I'eau de
pluie et irriguer les cultures. lls placent toutes ces rA®@alisations sous la protection de divinitA©s des Eaux, dont ils tentent de
s'assurer la bienveillance par des priA‘res et des offrandes. Ills VA©nA rent ainsi dinnombrables divinitA©s associA©es A I'eau
bienfaitrice, aux pluies destructrices, et mA2me aux sources et aux cours d'eau.

Plusieurs dieux incarnent les eaux souterraines, celles qui surgissent de la terre et qu'il faut maA®triser, celles qui

tombent du ciel et que I'on craint parfois. Le dieu Ennugi est le Seigneur des Canaux et des FossA©s. La dA©esse Nina, la
"Dame des Eaux", veille sur les sources, dont elle modA're le jaillissement, et sur les canaux. Isharra, DA©esse des Eaux,
contrA’le 'AG@IA©ment liquide. Enkimdu, Seigneur des digues et des canaux, protA ge les digues AGlevA©es le long des fleuves
et, avec l'aide d'Ennugi et de Nina, garantit le bon fonctionnement des canaux d'irrigation. L'orage, la pluie ou la rosA©e
s'incarne chacun en une figure spA©cifique. Le grand Adad, lui-mA2me, gardien des vannes du Ciel, est intronisA© gugallu
(A©clusier, titre donnA© aux fonctionnaires responsables des canaux) des cieux. Il alimente les riviA'res et provoque les
inondations. Dans cette rA©gion au climat chaud et sec, la moindre riviAre ou rA©surgence fait I'objet d'un culte local. Un

seul et mA2me cours d'eau est placA© sous la protection d'une multitude de dieux dont on ne connaA®t parfois que le nom.

Ce n'est qu'aprA’s avoir rendu les honneurs A ces multiples divinitA©s pour amadouer I'eau indomptable, que les hommes
peuvent enfin, sans risque, irriguer leurs cultures, naviguer sur les fleuves et consommer leur eau.

Les divinitA©s des eausx.

Ea, seigneur de I'Apsou, reprA©sentA© debout avec des filets d'eau jaillissant de ses A©paules.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Le puissant dieu de I'Orage, maA®tre du PanthA©on

>

C'est ainsi que dans la mythologie mA©sopotam|enne le dieu de I'Orage est le maA®tre du panthA©on. Il vient, par ordre
d'importance, immA©diatement aprA’s les grandes triades fondatrices. Il tient son pouvoir du partage effectuA© A l'origine du
monde. MaA®tre du monde terrestre, il est A©galement, comme Anou, maA®tre des espaces cAClestes.

Dieu de I'AtmosphAre, des MAGtA©ores, de I'Ouragan et de I'Orage, de la Neige, de la Foudre et de la TempAdte, Seigneur
de I'Air et du Vent, maA®tre des Eaux du ciel, il rA"gne sur I'AtmosphAre, commande A I'Orage et aux phA©nomA nes
naturels, crA®©e les vents humides et le printemps. De lui tout procA"de, notamment la vie des hommes auxquels il permet
de respirer et de grandir. Symbole des forces de la nature et de la vie, dispensateur des bienfaits, il peut A©galement, en
proie A de terribles colA'res, semer la mort et la dA©solation.

FrA©quemment reprA@sentA@ chevauchant un taureau fougueux figurant la force souveraine, ou debout sur un char, le dieu
de I'Orage apparaA®t soudainement, perA8ant les nuages, brandissant la foudre et dA©clenchant le tonnerre de sa voix
puissante. Cette incarnation divine d'un phA©nomA“ne naturel personnifie les aspects A la fois bA©nA©fiques et destructeurs
de l'eau.

Figure double, dispensant le bien comme le mal, il est respectA®© et craint. Dans des rA©gions oAt I'agriculture dA©pend
principalement des pluies, et pas de l'irrigation, le dieu, agissant sur les vents, dA©clenche la pluie A volontA®, procurant aux
hommes les eaux bienfaisantes qui tombent du ciel et les inondations qui dA©posent sur le sol le limon fertile. Mais il peut

aussi tarir les puits et les fleuves et provoquer de terribles sA©cheresses. Ses armes les plus redoutA©es sont la tempAdte,
linondation et le dA©luge. Lorsqu'il dA©cide d'ouvrir les vannes du ciel, il cause parfois des dA©gA¢ts irrA©parables. Pour punil
ceux qui manquent de respect aux dieux, il provoque toute une sA®©rie de catastrophes jusqu'A l'ultime, le dA©luge, censA©
anA®antir I'espA“ce humaine, tout en n'hA©sitant pas, pour la sauver, A s'attaquer A un terrible dragon venu de la mer.

ConsidA©rA© comme le maA®tre des destinA©es humaines, il rA©git la royautA© dA©volue aux hommes en disposant des asy
gouvernementaux du pouvoir. Incarnant I'Ordre contre le Chaos, il est le protecteur des rois sA©culiers, A qui il envoie ses
armes et les insignes de la royautA®© lors de leur intronisation. Les rois, se conformant A ses prA©ceptes ontun rA"gne
glorieux. Ce rA’le protecteur en fait le garant des traitA©s diplomatiques. Les nombreuses guerres livrA©es par les rois
assyriens sont placA©es sous son patronage. Son nom est mA2me donnA© A un corps d'armA®e.

A€ Alep, le dieu est vA©ONA©rA© pour sa misA©ricorde : il fait rA©gner la justice, protA'ge les faibles et accorde I'asile sur toute

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

partie supACrieure du Croissant fertile.

Baal A©crasA®© par les taureaux du roi des dieux, El.

>

Baal, le Seigneur - Le puissant dieu de I'Orage est I'une des divinitA©s les plus universelles du monde antique. TrA's
populaire, son culte connaA®t une large diffusion et perdure de - 3 000 ans avant J.-C. jusqu'A la fin de I'’A©poque romaine.
Il possA“de des temples A Assur, Ninive, Nippur, Dur-Sarrukin et Emar.

Selon les peuples et les civilisations, il revAdt des visages, des attributs et des noms diffA©rents. Il se nomme Enlil ou
Ishkur chez les SumA©riens, Adad chez les Assyriens et les Akkadiens, Hadad chez les AramA®©ens et les CananA®©ens,
Adda dans la citA© d'Ebla, Addu chez les Amorites, Tarhon ou Teshub chez les Hittites et les Hourrites. Mais il est
toujours dA©signA© par un mA2me idA©ogramme : le signe cunA®iforme IM.

Lorsque les Babyloniens adoptent cette figure toute puissante puisqu'elle dAGtient I'arme suprA2me, 'Amaru, le dAGluge, ils

se contentent de la renommer BA?2|, "le Seigneur" en akkadien. En PhA®©nicie, dans le pays de Canaan, il devient Ba'al, qui
signifie "le MaA®tre" ou "I'A%opoux". Il dACtrA ne le dieu solaire EI A la tA2te du panthA©on sA©mite et devient le terme gA©NA
sous lequel se cache la vA@ritable divinitA© dont le nom n'est jamais prononcA®©, sauf par quelques initiA©s. Les PhA©niciens
redoutaient que les AGtrangers, apprenant la maniA're d'invoquer le dieu, ne s'en attirent les bienfaits.

Au ler millA©naire avant J.-C., chaque citA© de PhA®nicie rend un culte A son Baal, son "Seigneur" ou A sa Baalat, sa "dame'
Ce nom s'accompagne d'un qualificatif qui rA©vA le quel aspect de la puissance du dieu est adorA®©. Il est Baal-BA®rith, "le
Seigneur des alliances",A des SchA©chA©mites, Baal-Tsaphon, "le Seigneur du Nord", dieu de la Vigilance d'Ugarit et Baal-
Lebanon, "le Seigneur du Liban", de Baalbek, vVA©nA©rA© dans toute la montagne libanaise. Il devient aussi Baal-Sor, puis
Baal-Melkart, dieu tutA©laire de Tyr, BelphA©gor "Ba'al du mont Pe'or" chez les Moabites et Baal Shamen A Palmyre, oAt
avec les dieux Yarhibal et Aglibal, il forme la triade suprA2me. Il dA@signe sous le nom de Baal-Moloch, le dieu souverain

de plusieurs peuples sA©mites d'Orient.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

A€ Carthage, sous le nom de Baal-Hammon, son culte donne mA2me lieu A de terribles sacrifices humains. L'historien grec
Diodore de Sicile (v.90-v.20 avant J.-C.) raconte qu'en 310 avant J.-C., lorsque les Carthaginois, vaincus et assiA©gA®©s par
les Grecs, AGtaient menacA®©s de faim et de soif, les prAdtres de Baal sacrifiA rent au dieu 500 enfants de la noblesse. Ces
sacrifices de grande ampleur prirent le nom hA©breu de Moloch. Baal y rA©pondit par un orage qui s'abattit sur la ville,
noyant la dA©mence collective sous les trombes d'eau et remplissant les citernes.

Cet holocauste fut rAGItAOrA© au lendemain de la premiA're guerre punique lorsque les mercenaires engagA©s pour combattre
Rome, lassA©s d'attendre une solde cent fois promise et jamais payA©e, assiA©gA rent Carthage, en 240 avant J.-C. Ils
crevArent les tuyaux de l'aqueduc qui ravitaillait la citA© en eau potable. PlutA’t que de payer ses dettes, le Conseil des
Anciens dAG©cida alors de rAGitAGrer le Moloch. Chaque famille de Carthage, et non plus seulement les nobles, dut livrer un
enfant pour le sacrifice. Le carnage eut lieu sous les cris de "Seigneur, mange !", "Verse la pluie, enfante !"... Les

Carthaginois furent IA encore rA©compensA©s par un orage qui remplit les rA©servoirs. Le lendemain, les mercenaires
levA'rent le siA"ge en pataugeant dans la boue. Carthage AGtait sauvA©e. Baal avait triomphA®© de ses ennemis.

BA?| face au dragon surgi des flots.

b

Un dieu universel - Le culte de Baal-Hammon prit fin avec le rasage de Carthage par Scipion. Les moloch avaient tant N
choquA® les Romains que le sol fut maudit et salA© pour que rien, jamais, n'y repousse. La haine romaine pour la vieille citA©
punigue ACtait telle qu'il fallut attendre prA’s de 200 ans avant qu'Auguste ne refonde la citA©, dont le site ACtait excellent.

Les A%ogyptiens, qui commercent avec la PhA®©nicie avant de l'occuper au XVIA 'me siA cle avant J.-C., intA"grent Baal-Adad
A leur panthA©on sous la forme du dieu guerrier Soutekh. En GrA ce, il est rA@cupA©rA®© sous le nom de BA®Ilos, puis Zeus-
BA®los, avant d'Adtre assimilA© A Zeus. En 218, son grand prAatre, devenu empereur de Rome sous le nom de Marcus
Aurelius Antoninus, impose son culte aux Romains sous le nom d'HA®liogabale.

Le culte de Baal-Melkart, dieu de Tyr, fut mA2me adoptA© par les Celtes et les IbA res qui peuplaient I'Espagne et

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

I‘imNportA"rent en Grande-Bretagne. C'est ainsi que la religion des Celtes et des druides s'apparente aux anciens cultes
phA®niciens.

Dans la Bible juive et I'Ancien Testament chrA©tien, Baal dAGsigne le dieu des paA“ens et des idolAc¢tres en opposition A
YahvA©, dieu des Juifs. Les HA®breux le confondent avec Moloch, le dieu cananA©en adoptA© par IsraA«l, mais condamnA©
les prophAtes bibliques. Baal-Zebub "le Prince, Seigneur des mouches" adorA© par les Philistins devient, sous le nom de
BelzA©buth, I'ennemi jurA© du peuple A©Iu, l'avatar mA2me des faux dieux (par opposition au vrai Dieu de la Bible). Il perdure
aujourd'hui sous la forme de Satan, la version christianisA©e de Baal.

Les principales divinitA©s des Eaux

Apsou - Entit:&@ primordiale akkadienne personnifiant les eaux douces souterraines qui encerclent la terre, AOpoux de
Tiamat, mis A mort par Ea. L'acte fondateur du monde chez les Akkadiens est I'union d'Apsou et de Tiamat, 'Eau salACe,
pour donner naissance aux dieux, puis au monde. Apsou paiera de sa vie d'avoir tentA© d'anA®©antir les jeunes dieux
turbulents.

Tiamat - EntitA© primordiale sumA®©rienne personnifiant la Mer tumultueuse et les Eaux salA©es qui, en s'unissant A Apsou,
engendre les grands dieux et les crA©atures monstrueuses. Toute puissante et infinie est la Mer avant la crA©ation, elle ne
partage son pouvoir qu'avec Apsou, les Eaux douces. Rien n'existe en dehors d'eux avant que leurs eaux ne se mAalent.
A%lA©ment fA©minin et naturel, incarnant les flots marins, elle prA©existe A la crA®ation des dieux, du monde et des hommes

AshA@rat - DAGesse phA®nicienne de la Mer et mA're des dieux, parA"dre du dieu suprA®me EI A qui elle donne plus de
soixante-dix enfants, mA're de Baal, le dieu de I'Orage et de la Pluie.

"Dame de la Mer, crA®©atrice des dieux, maA®tresse de I'abondance et de la fertilitA©", les surnoms d'AshACrat attestent
I'AGtendue de ses pouvoirs. Elle incarne une justice bienveillante et garantit I'unitA© et I'harmonie du cosmos. Tout vient de

la mer, tout y revient : la dA©esse symbolise la stabilitA©, la permanence des choses qui rA©sistent, sans Adtre affectA©es, aus
plus violents orages comme aux sA©cheresses les plus torrides. Rien n'entame sa sSAG©rAONItA© dans un monde travaillA© par
des forces chaotiques. Bons marins, les PhA®©niciens, qui accordaient A la mer une importance primordiale, la rA©vA©raient
comme leur dA©esse-mA're. On trouve son nom dans I'Ancien Testament, associA© A YahvA®©, dieu suprA2me du pays de
Canaan.

b

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

AshA©rat, dame de la mer, crA©atrice des dieux, maA®tresse de I'abondance et de la fertilitA®©.

Ea, dieu de l'intelligence, des eaux douces souterraines, des sources et
des fleuves,

de la magie, seigneur de la terre et du sol,
personnification de la sagesse, divinitA© de I'eau civilisatrice.

>

Ea/Enki - Ea, seigneur de I'Apsou, le gouffre sur lequel repose la Terre, est le nom donnA®© par les Assyriens au dieu
sumACrien Enki A partir du XXIIIA"me siA"cle avant J.-C.

Fils d'Anou, le dieu du Ciel, et de Namnou, la dA©esse-mA're, A©poux de Damkina, pA're de Mardouk (Dieu de Babylone), il
est le dieu de I'Intelligence, des Eaux douces souterraines, des Sources et des Fleuves, de la Magie, seigneur de la

Terre et du Sol, personnification de la Sagesse, divinitA© de I'Eau civilisatrice. Ce dieu rusA© et ingA©nieux exerce la fonction
technique du pouvoir. C'est toujours A lui que les autres dieux ont recours en cas de crise, car il trouve toujours la ruse, la
solution pour rA©soudre tous les problA"mes. Connu aussi sous les noms de Nudimmud, "celui dans I'affaire est de

fabriquer et de produire” et de Ninshiku, il est le patron des tailleurs de pierre, des charpentiers et des orfA vres.

ReprA©sentA© debout avec des filets d'eau jaillissant de ses A©paules, Ea est associA© A I'Apsou, son royaume, qu'il a vainct
grA¢ce A l'aide de son fils Mardouk. Il rA"gne sur cette masse abyssale d'eaux douces entourant le monde, d'oAt les
MA®sopotamiens pensaient qu'AGtaient issus les prA©cieux cours d'eaux qui permettaient d'irriguer les terres. Il personnifie
I'un des A©IA©ments primordiaux, I'eau, source de vie, mais n'est pas une divinitA© marine.

Protecteur des hommes auxquels il a donnA® la vie, il est aussi un dieu civilisateur, sensible aux espoirs et aux misA'res
humaines. Il intervient A plusieurs reprises en leur faveur et tente de les sauver du dA©luge.

Ea est A@galemept associA© aux principaux rites de purification pratiquﬁ:@s A Sumer. Il dActient des pouvoirs magiques
inA©galA®s. Il prA©side aux incantations et aux procA©dures d'ordalie rA®alisA©es par immersion dans le dieu-fleuve.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Son principal sanctuaire se trouve dans la ville sainte d'Eridu, situA©e non loin d'Ur, sur la rive droite de I'Euphrate, en

basse MA©sopotamie. Il se nomme "L'Apsou sur terre", car, selon certaines I1A©gendes, les eaux douces de I'Apsou
dA©boucheraient sur terre A Eridu. Cette citA© est, pour les SumA®riens, la plus ancienne de MA©sopotamie car la premiA’re
construite aprA’s le dAGluge. Un culte fervent est rendu au dieu par des prAdtres purificateurs appelA©s du nom mA2me des
serviteurs d'Ea dans I'Apsou : lahmu, enku et apkallu.

El - Terme gA©nACrique signifiant "dieu”, El est le nom donnA®© par la plupart des peuples sA©mites A leur divinitA© suprAdme

Dieu suprA®me des PhA®niciens, adorA®© par les CananA®©ens qui en font leur roi, incarnation du Soleil, il est A I'origine de
toute forme de vie. DA©miurge, "CrA®©ateur de toutes choses crA©ACes", il est l'incarnation mA2me de la fA©conditAC.

DivinitA© solaire, il commande I'action et le dA®bit des fleuves qui se jettent dans I'ocA©an et celle du soleil sur la vA©gACrtatiol
assurant ainsi la fertilitA© du pays. Il rA©git la succession des saisons. C'est pourquoi, lorsque ce Dieu vient A dAClaisser leur
contrACe, les PhA®niciens le supplient de revenir immA©diatement.

SurnommA® "le bienveillant” ou "le pA're des ans", il est maA®tre du temps dont il rA©git le cours. ReprA©sentA© tantA't avec
une barbe blanche symbolisant la sagesse, tantA’t sous la forme d'un taureau personnifiant la puissance, il est aussi
appelA® "dieu taureau” ou "le taureau”. Il n'hAGCsite pas A prendre les armes pour mener son peuple A la guerre.

Sa demeure est sityA@e "au confluent des deux fleuves et des deuxNabA®mes", 1A ~oAl les cours d'eaux rejoignent la mer. Il a
pour parA’dre AshACrat, dA©esse de la Mer, et, pour fils, le dieu MA’t, dieu de la sA©cheresse, dont les pouvoirs mal
MaA®trisA©s sont redoutA©s par les humains.

Incarnation de la Bienveillance, de I'A%.quitA© et de la ResponsabilitA©, pA're et roi de tous les dieux, El rA"gne, tout puissant,
sur le panthA©on phA®nicien. Il tranche tous les diffACrents et prend toutes les dA©cisions. Mais El doit repousser

rA©guliA rement les attaques de Baal, le puissant dieu de I'Orage, et de son fils Aleyin, dieu des Sources, des Fleuves et

des Pluies, qui contestent son autoritA© suprA2me. Pour se dA©fendre, il engendre de redoutables taureaux sauvages qu'il
lance sur ses adversaires pour les terrasser. Baal succombe avant de renaA®tre. Les deux divinitA©s se livrent aussi un
combat sans merci par leurs fils interposA©s, MA't, I'Esprit de la Moisson, et Aleyin, I'Esprit des Pluies, s'affrontent sans se
vaincre, I'un prenant en alternance le dessus sur l'autre, pluies diluviennes et sA©cheresses effroyables se succA'dent au
rythme des saisons.

Personnification de la Sagesse et de la Justice, El est la divinitA© tutAClaire de nombreuses citA©s, qui se placent ainsi sous
sa protection. Les hommes lui attribuent un immense pouvoir et font de lui le garant de la SouverainetA®©. Lorsqu'ils

oublient de I'honorer, les CananA©ens sont affaiblis lors des guerres. Sa popularitA© est aussi A I'origine de son dA©clin.
Chaque citA© cananA®©enne lui prA2tant des attributs spA©cifiques, la figure du dieu perd son unitA© et sa force. Baal, dont le
nom signifie "Le Seigneur”, finit par le supplanter avant de connaA®tre le mA2me sort. Toutefois El ne disparaA®t pas tout A
fait. Il rA©apparaA®t dans le panthA©on hA©breu et dans la Bible oAt il est le dieu d'IsraA«l mais, IA aussi, il s'inclinera devant

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

tout-puissant YahvA®©.

Aleyin, dieu des sources et des cours d'eau. Les hommes le considArent comme le garant de leur approvisonnement en
eau.

Aleyin face A son adversaire, MA't, le dieu de la sA©cheresse et de la mort.

Aleyin - Fils ou figure de Baal, nA© de son union avec AshArat. Dieu des Sources, des RiviA'res et des Fleuves, esprit des
Pluies qui favorise la croissance de la vVA©gA®tation, Aleyin alimente les cours d'eau.

Comme Baal, son pA're, AshACrat-de-la-Mer, sa grand mA're, AshA@rat, sa mA're ou Anat, sa sceur, il rA"gne sur un AGIAGm
aquatique et assure ainsi la fertilitA© de la terre phA©nicienne. Son surnom tA©moigne de l'importance de sa tA¢che : il est le
"Baal de la Terre" quand son pA're est le "Baal du Ciel", mais aussi la "Maison de I'Eau"” ou la "Maison des eaux dans la

Mer".

Dieu A part entiA"re ou simple incarnation de Baal, le fils du dieu de la Pluie, et dieu de la Pluie lui-mA2me, dispose de
fonctions bien spA®©cifiques : faire jaillir et alimenter les sources, assurer le dAGbit des cours d'eau et veiller A ce qu'aucun
ruisseau, aucun fleuve ne tarisse. Aleyin s'efforAgant de mener A bien chaque jour sa mission, les hommes le

considA rent comme le garant de leur approvisionnement en eau. Dans un pays aussi aride que la PhA®©nicie 0A! la terre,
avide d'eau, s'assA che dA’s que le regard de Baal, la Pluie, se dA©tourne d'elle, cette fonction est essentielle. Chacun
pense que la fertilitA® du sol et I'abondance de la vA©gA©tation dA©pendent du bon vouloir du dieu dont il faut gagner les
faveurs. C'est une question de survie. Mais la mission et le pouvoir d'Aleyin sont fragiles car ils dA©pendent AGtroitement de
l'aide et de l'attention de son pA're, le dieu de la Pluie.

Le danger vient de son adversaire, MA't, le dieu de la SA©@cheresse et de la Mort, incarnation de l'ariditA©, qui, soutenu par
son pA're, le puissant El, cherche I'affrontement en s'efforA8ant de stopper la Pluie pour assA©cher les riviAres. Dans
cette lutte acharnA©e et sans fin, MA't terrasse Aleyin qui, dA’s le retour de son pA're Baal, revient A la vie, les saisons
sAches et humides se succA©dant ainsi en un cycle ininterrompu.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Plein de gratitude pour son pA're, Aleyin est son plus fidA’le soutien. Quand le MaA®tre Baal doit affronter le redoutable
MA’t, Aleyin le glorifie et chante sa victoire certaine : "Il brisera MA't complA“tement. La force de Baal frappera de ses
cornes MA’t, comme les taureaux sauvages. La force de Baal dA©chirera MA't, comme les taureaux de Basan".

Aleyin, surnommA®© "celui qui chevauche les nuA®es" bA©nAcficie A©galement pour accomplir sa mission de l'aide de sept
compagnons dont il ne se sA©pare jamais. Parmi eux, sa grand-mA're, la puissante AshA®©rat-de-la-Mer, sa mA're AshACrat
et sa sceur Anat, dA©esse de la RosA©e, qui rA©pand sur le sol la rosA©e, "graisse de la terre".

L'activitA© d'Aleyin est si vitale pour I'A©conomie phA©nicienne que le jeune dieu est I'une des principales et des plus
populaires divinitA®©s du panthA©on. Le moindre cours d'eau phA©nicien porte un nom lui faisant rA©fAG©rence. Les Memnomia
monuments AGrigA©s A I'embouchure des fleuves oAt sont cAGIAGbrA®Cs les rites funA®©raires, lui sont dAG©dIAGs. Il est A©ga
connu et vVA©nA©rA®© sous le nom d'’Amourrou, 0A! sa sceur, qui lui reste AGtroitement associA©e, est appelA©e Qadesh, "la s:
lls sont invoquA©s ensemble, en de multiples occasions, notamment lors du sacrifice destinA© A "raviver I'esprit de la vigne".

Sa renommA®e le fait adopter par les A%ogyptiens sous le nom de RA©shep (ou RAGshef). Son culte et celui de la dAGesse
Qadesh, dA©@sormais son parA“dre, sont attestA©s, dA’s le Nouvel Empire, dans les rA©gions oAt vivent des prisonniers ]
asiatiques. Initialement dieu de la VA©gA®tation et de la FertilitA®©, il est A©galement considA©rA© comme un guerrier rA©put/
belliqueux.

Anat, dA©esse cananA©enne de la rosA©e, tuant son frA re Mot.

Anat agenouillA©e devant la dA©pouille de Baal.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Anat - DA©esse cananA©enne de la RosA©e gouvernant les saisons, Dame des eaux et des sources, protectrice de la
fertilitA©, cette vierge guerriAre est parfois assimilA©e A Ashtart (I'lshtar babylonienne), Hathor en A%.gypte et A Qadesh,
confondue plus tard avec DercA©to, que les Grecs appellent Atargatis, ou avec la dA©esse AthA©na. Son culte sera introduit
en A%.gypte par les Hyksos, en tant que parA“dre du dieu Soutekh, identifiA© A Baal. Fille d'El, sceur et maA®tresse de Baal, 7
qui elle voue une fidAGIItA© sans faille, elle aide son frAre A s'emparer du trA'ne suprA2me.

Souvent reprA©sentA©e tenant dans ses mains un bouclier et une lance de combat, cette~dA©esse au Eempﬁ@rament
belliqueux et violent se garde pourtant de provoquer des conflits. Au contraire, elle apparaA®t surtout bAOnAGfique.

Incarnation de la RosA®©e qui, en se rA©pandant, chaque matin, sur la terre aride de PhA®©nicie apporte une humiditA©
prA©cieuse nA©cessaire A la vie, elle assure le dA©veloppement de la vA©gA©tation, I'abondance des rA©coltes, garantit aux
hommes la prospA®©ritA© et aux dieux la subsistance. Elle n'hA®©site pas A sacrifier les divinitA©s malA©fiques, comme MA't. [
une autre IA©gende, elle s'occupe de l'inhumation d'Aleyin et offre des sacrifices pour assurer la survie de son frAre MA't

dans les Enfers.

Les crA©atures aquatiques

>

Apkallu - AStres hybrides, mi-hommes mi-poissons, premiers Sages de MA©sopotamie qui tiennent d'Ea le Savoir

primordial. Les sept apkallu, d'origine divine, sont venus sur la terre, bien avant le dA©luge, pour enseigner aux hommes.
Certains sont dotA©s de tAdtes et d'ailes d'oiseaux, d'autres sont revA2tus d'ACcailles de poisson. A€ leurs cA'tA©s, quatre apk
de nature humaine sont les "gardiens des plans du Ciel et de la Terre". Leurs descendants seraient les ummAcnu,
considA©rAG©s par les lettrA©s babyloniens du ler millA©naire avant J.-C. comme leurs ancA2tres mythiques.

Adapa - CrA@A® par Ea, le dieu des Eaux douces souterraines, comme "modA’le des hommes", pour rA©gner sur I'humanitAc
c'est le premier et le plus cA©IA bre des apkallu. AStre hybride, mi-homme mi-poisson, il est envoyA®© sur terre pour dispenser
aux mortels la connaissance et les techniques qui apporteront la civilisation. Il enseigne A©galement les pratiques

mA®dicales et magiques AGlaborA©es par Ea, qui dAClivrent des maladies, notamment celles apportA©es par le Vent du Sud.

De son crA©ateur, dieu sage et civilisateur, ordonnateur du monde, Adapa hACrite de dons inestimables. Ea le dote d'une
oreille dA©mesurA©e, qui le rend attentif A la moindre dolA©ance de ses subordonnA®©s, et d'une prudence extrA?me pour le
prA©munir des dangers menaA8ant ceux qui s'aventurent au-delA des limites terrestres. Il lui offre surtout la sagesse qui

fait d'Adapa I'observateur le plus attentif et le juge le plus A@quitable donnA©s aux hommes.

Ces vertus en font le Premier des apkallu et le Premier "prA2tre-purificateur" d'Eridu, ville sainte situA©e non loin d'Ur, sur
la rive droite de I'Euphrate, en basse MA©sopotamie.A Il pratique avec humilitA© le culte de son protecteur. Il s'efforce de
subvenir aux besoins de ses serviteurs en partant chaque jour en mer pA2cher le poisson qui nourrira la communautA®©.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Un jour, le Vent du Sud se I1A"ve brusquement et renverse son bateau. JetA© A Il'eau, Adapa s'enfonce rapidement dans la
"maison des Poissons". Furieux et humiliA®©, il brise les ailes du Vent du Sud qui ne peut souffler pendant sept jours.

Anou, dieu suprA2me qui rA gne sans partage sur le Ciel, outragA®© par un tel affront, convoque Adapa pour le punir d'avoir
0sA®© lui A'ter une partie de ses pouvoirs. Ea, prA©voyant l'issue fatale de I'entretien, lui conseille de se revAdtir d'habits de
deuil, de se concilier les gardiens des Portes du Ciel, Tammouz et Nin Gishzida, et de n‘accepter "du Seigneur des dieux
aucun aliment, ni aucun breuvage", de refuser "le pain de mort" et "I'eau de mort".

GuidA® par llabrat, le fidA"le messager d'Anou, Adapa parvient devant Tammouz et Nin Gishzida, qui l'interrogent sur son
habit. Il rA©pond suivant les conseils d'Ea : "Dans le pays, deux dieux ont pA@ri ; c'est pourquoi d'un vA2tement de deuil, je
me suis revA2tu". Les deux gardiens s'informant du nom des dieux, Adapa rA©pond : "Tammouz et Nin Gishzida". FlattA©s
par une telle marque de respect, les gardiens le conduisent aussitAt auprA’s du grand Anou qui est sA©@duit par I'humilitA©,
la dAofACrence et la grandeur d'/A¢me du hA©ros.

Sa colA're apaisA®e, le dieu du Ciel offre gjA©nAGreusement A Adapa le pain et 'eau que, suivant toujours les conseils d'Ea, il
refuse de goA»ter. Or les prA©@sents qu'il dA©cline ne sont pas "le pain et 'eau de mort" annoncA®s par Ea, mais "le pain et
l'eau de vie" qui donnent l'immortalitA®©.

Ignorant qu'il vient de rejeter la vie AGternelle, Adapa retourne sur Terre pour accomplir sa mission et fonder la lignA©e des
apkallu.

Adapa, le premier des apkallu, brise les ailes du Vent du Sud.

b

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Les gAnies aquatiques - GA©nies bienveillants, rattachA©s A Ea, dieu de la Magie et de I'Exorcisme, le Lahmu est une
crA©ature aquatique aux longs cheveux, le Suhurmassu est une sorte de poisson-chA"vre, le KulullA» est un homme-
poisson.

L'armA®©e de Tiamat,Nd,&@esse de la mer et de I'eau salA©e, est notamment constituA©e de Lahamu, monstres aquatiques en
forme de serpents, nA©s de son union avec Apsou.

Les mythes des saisons

Les MA©sopotamiens tentent d'expliquer le cycle des saisons A travers le fantastique combat des divinitA©s. En PhA®nicie,
Baal et son fils Aleyin, qui gouvernent la pluie, et MA't, qui apporte mort et sA©cheresse, symbolisent la succession

immuable de I'hiver et de I'AGOtA©. Baal, qui affronte la mort et renaA®t, inaugure le lien entre les puissances de rA@surrection
de la nature au printemps et I'hypothA“se d'une rA©surrection humaine. On retrouve cette allA©gorie de la nature dans le
mythe hourrite du Grand Serpent ou celui hittite de TA©IA©pinou, qui raconte la disparition, puis le retour du dieu prA©sidant A
la vA©gA®tation.

La LA©gende de Baal

Les dieux, comme les hommes, luttent pour le pouvoir. Un poA’me phA®@nicien, retrouvA© A Ugarit, chante la IA©gende de
Baal et montre comment le dieu de I'Orage doit vaincre ses rivaux : Yam, le dieu de la Mer, et MA', le dieu de la Mort,
pour devenir I'objet de la vVA©nA®ration des hommes.

Dieu des Ouragans et des TempAdtes, Baal est trA"s puissant. Mais A la cour du roi des Dieux El, d'autres divinitA©s
prA©tendent comme lui aux honneurs et A la gloire. Pour y accA©der, ils doivent obtenir du dieu suprA®me, qui dA©cide de tou
l'autorisation de construire un temple 0A! les hommes apporteront leurs offrandes et cA©IA breront leur culte.

La querelle A©clate quand Yam, le dieu des Eaux salA®es, dA©cide de se faire construire un palais. A€ 'annonce de cette
nouvelle signifiant que Yam devient plus puissant que lui, Baal entre dans une rage folle, insulte son rival, le maudit et
menace de I'anA®@antir. Le dieu des Eaux salA©es envoie ses messagers A la cour de El pour rA©clamer vengeance et
demander que Baal lui soit liviA© en rA©paration de I'outrage subi. MalgrA© la consternation gA©nA®rale, El accA"de A sa
requAdte et annonce : "Baal sera ton esclave, A" Yam". Refusant de plier, le dieu des Ouragans dA©chaA®ne sa redoutable
colAre contre les messagers de Yam mais sa soeur, la vierge et cruelle Anat, dA©esse de la violence guerriA're, retient son
bras, 'empAachant de commettre I'acte sacrilA"ge d'assassiner des messagers.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Retenu en captivitA© par le dieu de la Mer, Baal ourdit sa vengeance en appelant A l'aide son ami Kothar, dieu des Forges
et de la Technique, architecte rusA®© et forgeron divin, qui lui fabrique deux A©normes massues. Ces armes, maniA©es par le
dieu de I'Orage et douA©es d'une vie autonome, terrassent Yam et assurent la libA®©ration et le triomphe de Baal.

Baal charge alors sa sceur Anat de convaincre El d'accepter de lui dA©dier un ACdifice. A€ cette fin, la vierge cruelle organise
un gigantesque sacrifice de jeunes gens et fait des ablutions avec le sang recueilli. Mais MA't, le dieu de la Mort qui

assA’che les plaines verdoyantes, ne peut accepter le rA"gne de Baal qui menace sa propre existence. Il met fin aux

sacrifices de la dA©esse guernA re qui, maIgrA© sa combativitA©, ne peut s'opposer longtemps au dieu infernal. Elle appelle A
l'aide son frAre qui affronte, A son tour, MA't sur le Septentrion (le Mont Liban) et parvient A repousser ses assauts.

Anat, pleine d'imagination, enduit de sang la grande barbe blanche d’El pour le rajeunir tandis que Baal lui offre un
somptueux trA'ne en or et une table d'or garnie d'offrandes. Le roi des dieux devient alors favorable A Baal et permet la
construction du temple, qui comporte une fenA2tre sur le toit pour recueillir I'eau de pluie que le dieu de I'Orage fait
tomber.

Devenu le dieu le plus puissant sur Terre, Baal s'engage A pourvoir aux besoins des dieux et des hommes, A leur fournir

des vivres en abondance. Mais il doit, en contrepartie, cA©der son rA"gne dans le Ciel A son ennemi MA't et descendre

sous terre. Tous les dieux en sont affligA©s. MA2me EI quitte son trA'ne pour accomplir les rites funA“bres, se couvre la tAdte
de poussiA're et dA©chire ses vA2tements en signe de tristesse. Anat inconsolable supplie MA't, qui rA"gle A prA©sent les
destinA©es du monde, de ramener Baal. Il y a urgence : la terre se dessA che et les hommes meurent. L'indiffA©rence de

MA't dA©chaA®ne le courroux de la fiA re dA©esse qui saisit le dieu des Morts, le tue et rA©pand les parties de son corps sur
les rA©coltes. Baal revient, les rA©coltes refleurissent et I'esprit des Moissons, enfermA®© dans le grain, est sauvA®©. Le dieu de:
Ouragans, des TempA?tes et de la Pluie, rA'gne A nouveau.

La IA©gende du combat sans fin d'Aleyin et de MA't

Aleyin, dieu de la Pluie, Esprit des eaux de pluie fA@andant la mer, fils de Baal, est chargA®© d'alimenter les sources et les
cours d'eau et de veiller, A la saison des pluies, au dA©veloppement de la vA©gACtation. Il fait couler les riviA'res au
printemps et A l'automne, il rA©pand I'eau sur la terre pour la fertiliser.

MA't, dieu de la mort, des Moissons et de I'A%:tA©, incarnant la chaleur et la sSA©cheresse, fils prAOfASrA© du dieu El, ennemi
Baal, incarne I'esprit de la moisson, qui permet aux rA©coltes de mAx»rir, mais aussi la sA©cheresse qui compromet les
rA©coltes et donc la mort.

Le combat, que se livre ces deux divinitA©s rA©gnant, tour A tour, six mois par an sur le monde, est racontA®© dans un cACIA™
mythe phA®nicien.

Au dA©but du rA©cit, Aleyin vient de mourir A cause de MA't, provoquant la douleur de Baal, son pA're. Lapton, fils du dieu
d'El, demande A son pA're de donner un successeur A Aleyin. MA't pA@©rit A son tour, victime de la colA're et de la
malA©diction de sa sceur, la dA©esse guerriA're Anat, protectrice de la fertilitA©. Alors Aleyin rA@apparaA®t, les pluies
recommencent A tomber, la vVA©gAGtation renaA®t. MA't est condamnA© A descendre aux Enfers.

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

Par ce mythe se reproduisant chaque annA®©e, les PhAGniciens expliquent l'alternance des saisons et le cycle de la
VA©gACtation.

La dA©esse Inara invite llluyanka A un banquet.

La panse dA©mesurA©ment enflAGe, leA terrible llluyankase retrouve A la merci du dieu de I'Orage qui lui assA 'ne un coup
fatal.

A
Le mythe du grand serpent

Dans le mythe hittite du grand serpent, le dieu de I'Orage, maA®tre du PanthA©on, invoquA®© pour que tombe la pluie,

terrasse le redoutable llluyanka, un serpent monstrueux qui absorbe les eaux de la terre, empAachant la rA©gA©nA®©ration
vA©gAotale. Ce rACcit fabuleux de la lutte entre le dieu de I'Orage et le terrible llluyanka AGtait commA©morA®© et racontA© cr
annA®e, lors des purulli, la fA2te du nouvel an. CA©IA©brA©e au coeur de I'hiver, cette fA%te ACtait censA©e prA©parer l'arrivA
printemps, la renaissance de la vA©gA®Gtation et une rA©colte abondante. Cet hommage au dieu de I'Orage devait garantir

une annA®©e prospAre, c'est-A -dire une pluie suffisante.

Le dieu de I'Orage, porteur de la pluie bienfaitrice, source de vie, ne peut cohabiter avec le Grand Serpent qui, retenant

dans son corps gigantesque les eaux nA©cessaires au renouvellement de la nature, engendre la sA©cheresse et empA2che

la vie de se rA©gA©nACrer. Le Grand Serpent anA©antit donc la mission du Dieu de I'Orage, qui ne peut tolAGrer cette
humiliation. Un combat A mort va les opposer A Kiskilussa. Le maA®tre du Ciel n'hAGsite pas A affronter son ennemi dans un
corps A corps sanglant, mais sans parvenir A le vaincre.

llluyanka gagne la premiAre manche en arrachant le cceur et les yeux du roi des dieux, qui, terrassA©, perd tous ses
pouvoirs. DA’s lors, lI'avenir de I'Univers est en suspens.

Pour renverser la situation, le dieu de I'Orage doit d'abord rA©cupACrer ses organes, puis tuer le serpent. Il A@chgfaude un
plan complexe. Il se rA©@sout A engendrer un fils, auguel des sources donnent le nom de Nerik. DA’s qu'il est en At¢ge de se

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



H20 Magazine

marier, Nerik est uni A la fille d'llluyanka qui apporte en dot le cceur et les yeux du dieu de I'Orage.

Ayant rA©cupA©rA© toutes ses capacitA©s physiques et surnaturelles, celui-ci demande A Inara, dA©esse tutAClaire d'Hattou:
capitale de I'empire hittite, d'organiser un somptueux banquet en I'nonneur de son ennemi. Inara requiert l'aide

d'Hupasiya, un simple mortel, qu'elle met dans la confidence. Elle s'unit charnellement A lui pour lui transmettre une part

de son essence divine.

Somptueusement parA©e, extrA2mement sA@duisNante, elle se rend jusqu'au trou oAt rA©side llluyanka et l'invite au banquet.
CharmA®©, le serpent accepte et vient accompagnA®© de ses enfants.

Le banquet, regorgeant de nectars et de mets dAclectables, comble l'insatiable appA®©tit du monstreA qui, repu, rampe
jusqu'A son antre. Mais sa panse, dA©mesurA©ment enflA©e, I'empAache de glisser dans le trou. Hupasiya profite du dA©sarr
du reptile pour le ligoter. Le terrible llluyanka est alors A la merci du dieu de I'Orage qui lui assAne un coup fatal.

Le Grand Serpent mort, 'A©quilibre de I'Univers est prﬁ@servA@, la pluie se remet A tomber. Ce mythe raconte comment un
univers harmonieux a pu prendre le pas sur le Chaos.A .

https://www.h20.net PDF cr&eacute;e le: 19 January, 2026, 16:48



